مڪأشفه

# افراط درنوشیدن

جان فلاوِل







Binge Drinking: Taken from 'A Caution to Seamen: A Dissuasive against Several Horrid and Detestable Sins',

The Works of John Flavel, Vol. 5

Also includes an extract from C. H. Spurgeon's

John Ploughman's Pictures

Copyright 2008 by John Flavelet

Published by The Banner of Truth Trust

3 Murrayfield Road, Edinburgh EH12 6EL, UK

P.O. Box 621, Carlisle, PA 17033, USA

Translated into Farsi by Revelation Ministries Inc.

Farsi ISBN: 979-8-9888817-8-0



# مڪأشفه

ا نشر مكاشفه

#### افراط در نوشیدن

ا نویسنده: **جان فلاوِل** ا

| ترجمه: گروه مترجمان | | سرویراستار: نیما علیزاده |

ا سرویراستار. تیما عثیراده | ا نوبت چاپ: ا**ول، ۲۵ دسامبر ۲۵۰۵، دی ۱۴۰۴** |

پ به اون ۱۳۰ کستبر ۱۳۰ کی ۱۰۰۰ | | شایک: ۱۳۰۵ - ۱۳۰۸ ۱۳۰۸ |

ا همهٔ حقوق متعلق به خدمات مکاشفه است |

ر کتاب با ذکر ماخذ مجاز و هر گونه بهرهبرداری دیگر منوط به اجازهٔ کتبی از ناشر است.



# افراط در نوشیات

جان فلاوِل



# فهرست

یادداشت ناشر | ۱۳ افراط در نوشیدن | ۱۹ از گناه شنیع مستی برحذر باش | ۲۵ درآمدی بر جان فلاوِل، نوشتهٔ مارتین لوید جونز | ۵۹ پشتنویسیها | ۶۱



به سبب جوانی ات، از وسوسه ها و دام ها برحذر باش؛ و بالاتر از همه، مواظب باش که در استفاده از دارایی ات خویشتندار باشی و به جماعت نیکو وصل شوی، اگرچه ممکن است به تو لقب پیوریتن را بدهند و مسخوهات کنند، اما اهمیتی نده، بلکه شاد و خوشحال باش، زیرا کسانی که مورد تمسخر و به آنها لقب پیوریتن یا افراطی داده می شود، تو و به آنها لقب پیوریتن یا افراطی داده می شود، تو وقتی در این نقطه از زندگی قرار دارم، همان طور که مرامی بینی، زیر آسمان؛ روحم با هیچ چیزی آرام می شود، به جز کسانی که به آنها لقب مذهبی می دهند. آنها افرادی هستند که می توانند در زمان مناسب روح خسته را التیام بخشند و من با تجربه مناسب روح خسته را التیام بخشند و من با تجربه مناسب روح خسته را التیام بخشند و من با تجربه

آخرین سخنان آسمانی پیش از رحلت باشکوه جان، مباشر کُنت در کِنمور

این را یافتهام...



### یادداشت ناشر معرفی پیوریتنها

پیوریتن ها، اعضای جنبش اصلاحات مذهبی، معروف به پیوریتنیزم بودند که در اواخر قرن شانزدهم، همراستا با جنبش اصلاحات در کل اروپا، در کلیسای انگلستان به وجود آمدند. پیوریتن ها که اکثریت کالوینیست بودند، باور داشتند که کلیسای انگلستان بسیار شبیه کلیسای کاتولیک رومی است و باید از مراسم و اعمالی که ریشه در کتاب مقدس ندارند، اصلاح شود. به همین دلیل در سال ۱۶۶۲ پارلمان انگلستان حکم معروفی به نام «قانون یکپارچگی» را

۱. Act of Uniformity؛ قانونی که در سال ۱۶۶۲ توسط پارلمان انگلستان وضع شد تا فعالیت همهٔ کلیساها همان طور باشد که کلیسای انگلستان ترجیح می دهد. برای کنترل کلیساها وضع کرد، طبق این حکم همهٔ شبانان برای ادامهٔ خدمت باید آن را امضا می کردند. بر اساس این قانون، همهٔ کلیساها ملزم به اجرای مراسم کلیسایی خود به یک شکل و آن طور که کلیسای انگلستان دیکته می کرد بودند. حدود دو هزار پیوریتن این حکم را امضا نکردند و همین باعث شد تا از منصب کلیسایی خود اخراج شوند. این واقعه معروف به «اخراج بزرگ» است.

پیوریتن ها عالمانی بسیار جدی و مصمم بودند که باور داشتند برای اجرای این اصلاحات از طرف خدا ماموریت دارند. به قول جان میلتون، شاعر و نویسندهٔ معروف انگلیسی: «پیوریتن ها اصلاح کنندهٔ اصلاح گران بودند.»

دربارهٔ پیوریتن ها باورهای اشتباهی وجود دارد و همواره سعی شده که از آنها تصویری تاریک، خشن و عبوس ارائه شود، اما در واقعیت پیوریتن ها افرادی بسیار تحصیل کرده، خوش یوش، شاد، متشخص و دانا بودند.

متاسفانه پیوریتنیزِم به خاطر فشارها و جفاهای بیش از حد، خیلی دوام نداشت و دورهٔ پیوریتنها را می توان بین ۱۵۳۰ تا ۱۶۶۰ میلادی در نظر گرفت. زندگی نامهها و نوشتههای آنها حاکی از آن است که این افراد، حقیقتا گروهی خاص در تاریخ مسیحیت بودهاند. آنها به معنای واقعی، مسیحیان بالغی

۱. Great Ejection؛ حدود دو هزار پیوریتن به دلیل مخالفت و امضا نکردن «قانون یکیارچگی» از کلیسا اخراج شدند.

بودند که برخلاف مسیحیت عصر ما به دنبال شهرت، مقام، پول، موفقیت و خودمحوری نبودند. آنها به راستی ابرانسان و قهرمانان ایمان مسیحی بودند. انسانهای بزرگی که به درستی خدای بزرگی را خدمت می کردند. آنها فقط شنوندگان کلام نبودند، بلکه فارغ از چالشها و جفاها، عمل کنندگان کلام بودند. وفاداری و جدیت نسبت به کتاب مقدس، الهیات عهد، مسیح محوری، قداست و جلال خدا، از برجسته ترین و بنیادی ترین تاکیدات پیوریتنها می باشد.

موعظات و تعالیم پیوریتن ها بسیار کاربردی و عمیق هستند و مسیحیان قرن بیست ویکم از این تعالیم می توانند به رؤه فراوانی ببرند. به قول سینکلِر فِرگوسِن: «مطالعهٔ آثار پیوریتن ها که معروف به طبیبان روح هستند؛ مانند ورود به دنیایی بسیار غنی از الهیات روحانی است، برای فکر و قلبی که همواره در پی کاوش درون خود است. پیوریتن ها با فیض، قلب شما را تسخیر و تبدیل می کنند و شما را با مشاوره های حکیمانه در زندگی راهنمایی می نمایند.»

به دلیل اهمیت و ارزش متون پیوریتنها، «سازمان خدمات مسیحی مکاشفه» در راستای ترویج تعلیم صحیح و مجهز کردن کلیسای فارسی زبان، بر آن شد تا این سری کتابچههای ارزشمند از پیوریتنها را ترجمه و منتشر کند.

این سری کتابچهها معروف به «پیوریتنهای جیبی»

<sup>1.</sup> Sinclair Ferguson

(Pocket Puritans) هستند. این مجموعه، هرچند کوچک اما بسیار عمیق و کاربردی می باشد و تا امروز میلیون ها مسیحی را در ابعاد مختلف زندگی مسیحی شان کمک کرده است.

#### دربارهٔ کتاب حاضر

کتاب «افراط در نوشیدن» اثر جان فلاوِل (۱۶۲۸–۱۶۹۱) است. فلاوِل یکی از واعظین و خادمین کلیسای مشایخی انگلستان و نویسنده ای برجسته بین پیوریتن ها بود. او تحصیل کردهٔ آکسفورد و از واعظینی بود که در «اخراج بزرگ» سال ۱۶۶۲ توسط پارلمان انگلستان از منصب خود خلع شد، اما همچنان در خفا به موعظهٔ انجیل ادامه داد.

فلاول در این کتاب به افراط در نوشیدن و مستی اشاره میکند. موضوعی که خیلی ها بر این باورند، پدیده و معضلی مدرن است اما در حقیقت معضلی قدیمی محسوب می شود و فلاول در این کتاب بدون تعارف و تخفیف به سراغ گناه مستی می رود، عملی گناه آلود و مخربِ جان. باعث خرسندی است که در «نشر مکاشفه» می توانیم پیوریتن ها را به جامعهٔ مسیحی فارسی زبان معرفی و در شناخت این مقدسین و نوشته های آنها گامی برداریم. باشد که مطالعهٔ این مجموعهٔ شانزده جلدی در کنار بقیهٔ متون

منتشرشده توسط «سازمان خدمات مسیحی مکاشفه»، باعث روشنگری ذهن و ضمیر مخاطبان شود تا همهٔ خوابیدگان از خواب غفلت بیدار شده و برای جلال خدا، مانند بالغان در روح، زندگی و رفتار کنند. آمین.

نیما علیزاده شبان و مؤسس «خدمات مسیحی مکاشفه»



## افراط در نوشیدن

در کتاب پیشین خود سعی کردم روحانیت را با موضوعات زمینی در هم ادغام کنم و افکار شما را به اندیشه هایی متعالی تر و والاتر ارتقاء دهم تا متوجه شوید که ترجیحا امور زمینی می توانند پلهای به آسمان باشند، نه سنگی پیش پای شما. از این حیث، این بهترین توصیهٔ من به شماست تا در مسیر رسیدن به بندرگاه آرامش و سعادت ابدی شما را هدایت کند.

در این کتاب هشدارهایی دربارهٔ سنگها و ریگهای روان خطرناکی که در سمت چپ شما هستند، دادهام؛ جایی که میلیونها روح جانشان را از دست دادهاند و دیگرانی تعمدا

<sup>1.</sup> A New Compass for Seamen: or, Navigation Spiritualized

به سمت هلاکت خود می دوند. گناهانی مانند مستی، ناپاکی، ناسزاگوییهای رکیک، خلف وعده در پیمانی که با خدا بسته شده و بی حرمتیهای خداناباورانه و بی اعتنایی به مرگ و ابدیت، از جمله گناهان شنیع هستند. همهٔ آنچه بدان هشدار دادم و چراغی که برافراشتم، برای کشف این بود که خطر کجا در کمین شما نشسته است. اگر با کله شقی به پیروی از شهوات خود ادامه دهید و حاضر به بازگشت و اصلاح نباشید، بدون هیچ توجیهی هلاک می شوید. وجدان من در این مورد آسوده است.

لطفا رکگویی ناگزیر من را طوری به عنوان توبیخ ملوانان برداشت نکنید که گویی من آنها را در برابر جهان بدتر از آنچه هستند، نشان داده ام. با این حساب به نظرم اگر دلخوری هم ایجاد شده باشد، سه یا چهار نکتهٔ شایان توجهی که در ادامه به آنها اشاره کرده ام، منجر به چشم پوشی از تقصیرم می شود. اول: اگر چنین برخورد واضح و صریحی برای شفای شما لازم است و خاطر شما را مکدر می کند، بهتر است شما آزرده خاطر شوید، نه خدا. خادمین غالبا در تنگناهای تاسف باری گرفتار می شوند و بین سیلا و کِریبدیس ایجاب دریانوردی می کنند. اگر آن قدری که اهمیت موضوع ایجاب

۱. سیلاو کِریبْدیس، دو هیولای دریایی از اساطیر یونان هستند که توسط هومِر مورد اشاره قرار گرفتهاند؛ برخی از سنتهای یونانی، محل آنها را در دو طرف تنگهٔ مسینا و مقابل یکدیگر، در نظر گرفتهاند.

می کند صریح و رک صحبت نکنیم، خشم خدا؛ و اگر آن طور که باید بی پرده باشیم، خشم انسان را برافروخته ایم. چطور باید از تنگنا خلاص شویم؟ ظاهرایا خدا باید آزرده خاطر شود یا شما و اگر این امر اجتناب ناپذیر است، ترجیح می دهم با خشم شما ریسک کنم، چون به نظر من خشم انسان قابل تحمل تر است.

دوم: شايد رنجيده باشيد اما اگر ضرورت و نتيجهٔ اين طرز برخورد با روحتان را می دیدید، آزرده نمی شدید. اگر منطقی تر به موضوع نگاه کنید، متوجه می شوید و حرفم را تصدیق می کنید. اگر ببینم دیوار بلندی در حال فرو ریختن است و هر آن ممکن است روی شما آوار شود و به خاطر خطر سقوطِ ديوار، شما را ناگهان كنار بكشم و بازوى تان از مفصل در برود، از من عصبانی می شوید؟ معلوم است که عصبانی نمى شويد. اينجا وضعيت دقيقا همين است: «يس اين گناه برای شما همچون دیواری خواهد بود شکافخورده و شکمدار، که در یک آن بهناگاه فرو میریزد» (اشعیا ۱۳:۳۰). سوم: وقتی در شرایطی هستید که مصیبت و لعنت از سر و روی آن می بارد اما حتی تاب شنیدن دربارهٔ آن را ندارید، عین دیوانگی است. چرا؟ اینکه بدبختی تان را پنهان کنید و مدتی خود را به نشنیدن بزنید، چه سودی برای شما دارد؟ اگر همين طور ادامه بدهيد؛ مجبور مي شويد با اين خشم روبه رو گردید و رگبارهای اندوهبار گوش خراش تری را از احساسات و افکار درونی تان بشنوید. شنیدن این حرف ها از زبان ما برای شما قابل تحمل نیست، اما روزی وجدانتان با ندایی به مراتب هولناک تر از آنچه من در اینجا به کار بردم، برایتان موعظه خواهد کرد.

چهارم: من این گناهان را با بی تفاوتی به همهٔ ملوانان نسبت نمی دهم. نه، من می دانم که افراد برگزیده و خوبی در میان شما هستند که از ناسزاگویی می ترسند و از آنچه بوی نفسانیت می دهد، کراهت دارند. (شک ندارم که) ایشان در چشم غریبه هایی که با آنها گفت وگو می کنند، مایهٔ اعتبار و شكوه ملت انگليسي ما هستند. با اين همه، گمان نمي كنم که همهٔ شریران میان آنها به یک اندازه در این شرارتها گناه كار باشند. زيرا هرچند همهٔ افرادِ بي بهره از فيض الهي مه یک اندازه تحت حاکمیت فساد ذاتی هستند، اما لزوما به طور یکسان از آن پیروی نمی کنند و گناهان کنونی به یک اندازه بر آنها چیره نشده است؛ حتی میان افراد دور از خدا هم در این زمینه تفاوت بزرگی وجود دارد که برخاسته از آداب و رسوم، قانون اساسی، تواناییها، تحصیلات و تفاوت در نحوهٔ سرپرستی و مدیریت روحالقدس در تعلیم، اقناع و چک کردن وجدان و باطن فرد است. زیرا هرچند خدا بانی گناه نیست، اما او قانونگذار گناه است. این موضوع در میان افراد شرور هم، تمایز بزرگی ایجاد میکند. برخی از این افراد به اخلاقیات خوبی پایبند هستند، هرچند که اصول فیض

الهی را ندارند، اما شخص را به فردی مبادی آداب و موقر تبدیل میکنند ولی خبری از زندگی مقدس و روحانی نیست. افراد دیگری هم هستند که هرچند زندگی آنها در آتش یک شهوت می سوزد، اما در دام بقیهٔ شهوت ها نیفتاده اند. منبع فساد درست مانند عصارهٔ زمین است؛ هرچند که مادهٔ تمام میوه هاست، اما در بعضی زمین ها با برخی بذرها سازگاری بیشتری دارد و همین طور در گیاهان نیز در یک درخت به سیب و در دیگری به گیلاس تبدیل می شود. فساد ذاتی هم همین طور است؛ در یک فرد بیشتر به ناسزاگویی و در دیگری به ناپاکی و در یکی به مستی متمایل می شود. شهوت، چیزی جز عطش فاسد مخلوق، به چیزهای گناه آلود نیست و از این حیث میل فاسد روح به گناه، درست مانند علاقه و اشتها به غذاست. یکی این خوراک و دیگری آن خوراک را بیشتر از بقیه دوست دارد. تنوع سلیقهٔ بی حدوحصری که در مورد غذا وجود دارد، دربارهٔ گناه هم صدق میکند.

برای رفع کدورت، زیاد صحبت کردم و اکنون از شما تمنا دارم که آنچه در ادامه مطرح میکنم را به دقت مطالعه کنید. به شواهد همراه این موارد توجه کنید؛ متون مقدس ادعاشده را پیدا کنید و ببینید آیا به درستی نقل قول شده اند و کاربردشان در مورد موضوع مد نظر صحیح بوده یا خیر. اگر چنین است، با رعشه به حقیقتی که می خوانید بنگرید و تمایلات گناه آلود خود را بیرون آورید تا نابود شوند! آیا تا

مرگ و جهنم بین شما و این اعمال پلید جدایی نیندازد، از آنها دست نخواهید کشید؟ آه! اگر فیض، این کار را انجام بدهد بیشتر به نفع شما نیست؟ از آنجا که بسیاری از شما متوجهٔ خطر نشده و به فکر چاره هم نیستید، در اینجا من از همهٔ کسانی که قلبشان به خاطر بستگان نگون بخت خود، روابط بد، کسانی که در حال فرو رفتن، غرق شدن و هلاکت هستند متاسف است؛ خواهش می کنم هشدارهایی که در ادامه آمده است را برای برکت جوییدن به حضور خدا ببرند و سپس آنها را به کار بگیرند. ای کاش همهٔ کارفرمایان دیندار، افراد تحت امرشان را به خرید و مطالعهٔ دقیق این کتاب ترغیب کنند.

# از گناه شنیع مستی برحذر باش

هوشیار باش و از گناه شنیع مستی دوری کن؛ چرا که گناهی حیوانی و جنونی خودخواسته است. گناهی است که انسانیت تو را مخدوش می کند و تو را به شباهت حیواناتی که به هلاکت می رسند، درمی آورد. بله شما را به جایگاهی پایین تر از حیواناتی که در نوشیدن افراط نمی کنند یا اگر هم بکنند گناهی از آنها سر نزده است، می کشاند. یکی از پیشینیان، مستی را این طور توصیف می کند:

«بیماری سر، نابودگر حواس، تندبادی در زبان، طوفان نفْس، شکست نیکویی، اتلاف وقت، جنون خودخواسته، شر دلپذیر، زهر نوشین، گناه شیرین که هرکه به آن مبتلاشد از خود بی خود گشت و هر که مرتکب آن شد فقط گناه نکرد، بلکه با گناه یکی شد.»

گناهی است که هوشیارترین بی دینان را روسیاه و شرمنده كرده است. مردم اسيارت نزد فرزندانشان فرد مست را انگشتنما می کردند و با طرز نگرستن به او، گویی که او یک هیولاست، موجب نفرت فرزندان خود از این گناه مى شدند؛ آن طور كه سيسرون مى گويد: «حتى إيبكور هم كه خوشبختی را در لذت تعریف می کرد، در نوشیدن اعتدال داشته است.» در میان بی دینان از او به عنوان مردی بسیار نیکو و شخصی که برای روغن چراغ بیشتر از شراب در بطری هزینه می کرد، باد شده است. زمانی جلال مستحبت نيز در بزرگان آن آشکار می شد؛ ترتولیان " دربارهٔ مسیحیان اولیه می گوید: «آنها جزیرای دعانمی نشستند، جزیه اندازهٔ رفع گرسنگی نمی خوردند، در نوشیدن از مرز خویشتنداری تجاوز نمی کردند. می خوردند و می نوشیدند و به یاد داشتند که باید بعداز آن دعاکنند.» اما اکنون صورتمان از دیدن شهوترانانی درنده خوی که خود را با نام شهوتشان می ستایند و زیر بال های آن پناه میگیرند، از خجالت سرخ می شود.

ارتكاب به اين گناه توسط ملوانان، در ميان آنهاكه به

Cicero .۱؛ خطیب، سیاست مدار و فیلسوف بنام رومی.

Epicurus .۲؛ فيلسوف و حكيم يوناني و بنيانگذار مكتب إپيكوريزم.

<sup>3.</sup> Tertullian

مستحت معترف اند، چقدر متداول است؟ این عطش سیری نایذیریک بیماری است که به ویژه در میان قشر طبقهٔ پایین و خشن تر شیوع دارد. برخی از آنان مست، رهسیار شدهاند و اساس سفر دریایی شان را بر گناه بنیان نهادهاند. عجب تداركاتي! نمي دانند كه آيا دوباره سرزمين مادري خود را خواهند دید یا نه؛ طوفان بعدی ممکن است آنها را روانهٔ ابدیت کند؛ این وداع آنهاست، این تدارکات آنها برای ملاقات با خداوند است. بنابراین هنگام بازگشتشان، به رغم ديدن اعمال مهيب و عجيب خداوند يا چشمان خود و محافظت عجيب خدا از آنها در فجايع مهيب و عظيم، به محض اینکه از خطرات جان سالم به در می برند، به گونهای ياسخ محبت خدا را مي دهند كه گويي نجاتشان تنها براي ارتكاب اين اعمال زشت و نابسند بوده است. اما بعد از طي چند ساعت یا چند روز، همان طور که مزمور ۲۷:۱۰۷ می گوید مانند مستان تلوتلو می خورند و در اقیانوس طوفانی به این طرف و آن طرف رانده می شوند. ممکن است آنها را ببینید که از شدت مستی در خیابان تلوتلو می خورند و سکندری می روند و همهٔ آن رحمتها و نجات باارزش خود را در فنجانهای نوشیدنی شان غرق می کنند.

خوانندهٔ عزیز! اگر تو هم زیر یوغ تقصیر این گناه هستی؛ به خاطر خدا هم که شده خیلی زود فکری به حال خود کن و آنچه اکنون برای قانع کردن، فروتن شدن و اصلاح تو میگویم

را در ترازوی منطق آدمی بسنج.

برای افشای ماهیت این گناه به کلمات زیادی نیاز ندارم. همهٔ ما اذعان می کنیم که مصرف به اندازهٔ شراب و مشروبات الكلى براى تقويت بدن مجاز است، نه اينكه آن را ضعيف كند؛ براى درمان بيمارى ها مجاز است، نه اينكه آنها را ایجاد کند. پولس به تیموتائوس می گوید: «دیگر فقط آب منوش بلکه به جهت معدهٔ خود و ناخوشیهایی که اغلب داری، اندکی نیز شراب بنوش» (اول تیموتائوس ۲۳:۵). قسمتی که می گوید آب نه، بلکه شراب بنوش را علامت بزنید؛ اَمبروس می گوید sed modice (اما در اعتدال) یعنی به عنوان دارو؛ برای درمان، نه خوش گذرانی که بعنی مصرف شراب مي بايست در حد اعتدال باشد. شراب بايد به عنوان دارو برای درمان مورد استفاده قرار بگیرد، نه به قصد لذت و خوش گذرانی. بله، خدا اجازه می دهد تا شراب نه تنها برای ضرورت، بلکه برای شادی و نشاطی که به عملکرد مناسب تر و سریعتر بدن می انجامد هم مورد استفاده قرار بگیرد (امثال سلیمان ۷:۳۱)، اما همه از حدود اعتدال و هوشیاری تجاوز مى كنند. وقتى افراد آنقدر به نوشيدن ادامه مى دهند كه

Ambrose.۱؛ قدیس مسیحی و اسقف اعظم میلان و یکی از چهار دکتر کلیسا در سدهٔ جهارم.

۲. این بخش در متن اصلی به لاتین آمده است: Sed modice, (i.e.) medice: pro remedio, non pro deliciis.

شراب، آنها را تحریک می کند و عقل و خرد مختل می شود (مستی فقدان عقل، ناشی از زیاده نوشیدن است)، زیر یوغ تقصیر این گناه شنیع و هولناک قرار می گیرند. می توانید برای خوشی و طراوت طبع بنوشید، چون نوشیدن و سیر نشدن بخشی از نفرین است، اما مراقب باشید و زیاده روی نکنید. «شراب تمسخر می کند و باده عربده می کشد؛ حکیم نیست هر آن که فریفتهٔ آنان شود» (امثال سلیمان ۱۰:۲).

گلو محل لغزش است. لغزش گناه به روح از مسیر گلو چقدر می تواند آسان باشد؟ لذات نفسانی، قدرتی فریبنده بر روح دارند و از طریق خوی و عادت از آن بهره می برند تا روح را به اسارت و تحت سلطهٔ خود درآورند.

مستی، گناهی است که خداوند بر ضد آن در کلامش احکام بسیاری داده و با «وای های» زیادی بر علیه آن فریاد زده است: «مست شراب مشوید، که شما را به هرزگی می کشاند؛ بلکه از روح پر شوید» (افسسیان ۱۸:۵).

«اوقات خود را در بزمها و میگساری و هرزگی و عیاشی و جدال و حسد سپری نکنیم» (رومیان ۱۳:۱۳).

«وای بر آنان که سحرگاهان برمی خیزند تا در پی مُسکِرات روند، و شب تا دیرگاه بیدار می مانند تا شراب ایشان را گرم کند» (اشعیا ۱۱:۵).

و بسیاری آیات دیگر که اهمیتی رعب آور دارند.

در ادامه ده استدلال را با شما در میان میگذارم تا برای همیشه شما را نسبت به این شهوت شنیع و پلید، دچار ترس و هوشیاری کنم. ای کاش مثل روایت بَلعام، وقتی در پی شهوات نفسانی خود می روید، فرشته ای راه شما را می بست.

#### استدلال شمارهٔ ۱

مستی، گناهی است که باید با جدیت از آن دوری کرد. باید به یاد داشته باشیم که مستی سوءاستفادهای بزرگ از فیض و نیکویی خدایی است که برای ما تازگی و طراوتی شیرین مهیا کرده است تا به ما بر زمین زندگی آرامی عطا کند.

درآدم، مانه تنها همهٔ امتیازات خود را نسبت به نعمت های آسمانی از دست دادیم، بلکه حق برخورداری از تمام فیض های زمینی را نیز از کف دادیم. احتمالا خدا شما را از رحم مادر وقتی هنوز گناهکار بودید برگزیده باشد. اما مدتی طولانی را در رحم مادر سپری کردید و بعد بلافاصله در جایی که شایستهٔ آن بودید، قرار گرفتید. شما حق داشتن یک قطره آب، بیشتر از آنچه فضل خدا به شما بخشیده بود نداشتید. این در حالی است که او می توانست شما را به محض ورود به دنیا، پیش از آنکه حتی فرصتی بیابید، از آن بیرون کند. ممکن بود تمام آن ایام فیضی که تا به حال روی زمین تجربه کرده اید، در ناله و مصیبت وصف ناپذیری در جهنم سپری شوند. در ناله و مصیبت وصف ناپذیری در جهنم سپری شوند. پس لطف و نیکویی خداوند را نسبت به خودتان بنگرید.

من می گویم این فیض و نیکویی را ببینید و حیرت کنید! خدا سالیان متمادی متحمل شما شده است تا روی زمینی که به منظور رفع نیازهای شما و برای شادی شما آماده و تجهیز شده است زندگی کنید. زمینی که روی آن قدم می گذارید «(خدا) از دل آن خوراک برآورد، و شراب را تا دل آدمی را شاد گرداند» (مزمور ۱۴:۱۰۴-۱۵) و شما این طور به خدا پاسخ می دهید؟ آیا فیض خدا دشمنی را مسلح کرده تا با ابزارهای فیض، علیه آن فیض برخیزد؟ آه که همیشه این غنای نیکویی و فضل و صبر خدا که شما را به توبه سوق می دهند، باید مورد سوء استفاده قرار بگیرند! اگر خدا تا این می دد بخشنده نبود، شما هم آن قدر گناهکار نمی شدید.

#### استدلال شمارهٔ ۲

مستی، جایگاه انسان را به عنوان اشرف مخلوقات تنزل داده و او را به مثابه حیوانی که هلاک می شود، می گرداند. مکتوب است که شراب دل و جرات (یعنی خرد و نبوغ) آدمی را می رباید (هوشع ۱۱:۴) و همان طور که نبوکدنصر، قلب انسانی خود را از دست داد و به جای آن قلبی حیوانی به او داده شد (دانیال ۲:۴۳)، شراب نیز آدمی را حیوان صفت می کند.

دل آدمی بلندنظری و شور خودش را دارد؛ روحیهٔ دلیری، قاطعیت، توانایی و آمادگی انسان برای انجام کارها و فعالیتهای شریف و شایسته در قلب او نهفته است، اما

شهوت انسان این قدرت بارز او را به آتش سوزانده؛ در گودال هوسرانی و افراط، سرکوب و غرق می کند، زیرا به محض اینکه فردی تحت سلطهٔ این شهوات قرار می گیرد، حاکمیت عقل کنار گذاشته می شود. عقلی که می بایست نیرویی سرکوبگرانه بر تمایلات نفس اِعمال کند، کنار رفته و شهوت و هوس، افسار همه چیز را به دست می گیرند. بنابراین مانند حیواناتی که رفتاری برآمده از غریزه دارند؛ دیگر نه با عقل و درایت، بلکه از سر هوی و هوس عمل می کنند.

روح آدمی خود را به لذت های عقلانی و وارسته مشغول می دارد و روح حیوان تنها با لذایذ پست، ناپاک و کثیف سازگار است. شما وجهی از فرشته و وجهی از حیوان، درون خود دارید. روحتان بخشی از ذات فرشتگان و جسمتان بخشی از خوی حیوانات در خود دارد. آه! چند نفر با خوراک دادن به حیوان، فرشته را از فرط گرسنگی به کشتن می دهند؟

در فصل ابتدایی کتاب پیدایش می خوانیم که خداوند شما را بر تمامی مخلوقات، مسلط کرده است اما به واسطهٔ این شهوت، مطیع خلق شده و قدرت مخلوق بر شما مسلط می شود (اول قرنتیان ۱۲:۶). اگر خداوند سریا پای یک حیوان را به شما داده بود، آیا به عنوان یک مصیبت بزرگ به آن نگاه نمی کردید؟ آیا داشتن دلی حیوانی چیز کم اهمیتی است؟ آه! این را هم اسفناک به شمار آورید.

#### استدلال شمارهٔ ۳

مستی گناهی است که شما را به گمراهی میکشاند و باعث می شود به جسمتان آسیب برسانید.

بدن، ابزار روح است؛ ابزاری که در دستان هنرمندی زبردست قرار گرفته است. شهوت مستی هم موجب کرختی بدن شده و هم آن را تباه كرده، باعث مي شود شايستگي بدن برای خدمتی که به منظور آن خلق شده به کلی از بین برود. بدن شما اثری شگفتانگیز است که برخلاف دیگر مخلوقات، نه بایک کلام دستوری، بلکه با کلام تدبیر و حكمت خلق شده است؛ مزمورنويس مي نويسد: «عجيب و مهیب ساخته شده ام... در ژرفای زمین تنیده می شده» (مزمور ۱۳۹:۱۳۹ – ۱۵) یا به بیان عامیانه، آکاییکتوس'، یعنی مانند «لباسے ، که با مهارت گلدوزی شده» است با سوزن و رنگهای متنوع، صورتگری شدهام. این همه اندام، این همه شگفتى را ببينيد! به قول شخصى، آن قدر معجزه بين سرتا يا وجود دارد که با آنها می شود یک جلد کتاب نوشت. شخص ديگري مي گويد شيوهٔ عملكرد چشم آن قدر عجيب و شگرف است که برخی خداناباوران را در اولین مشاهده از چشم، مجبور به تصدیق وجود یک خدا کرده است. به طور خاص، عضلهٔ پنجم چشم که عامل تمایز انسان از دیگر موجودات است، شگفتانگیز می باشد. چشم سایر مخلوقات، دارای چهار عضله است که اولی مربوط به حرکت به سمت پایین، دومی برای نگاه کردن به جلو، سومی حرکت به راست و چهارمی حرکت به چپ هستند، اما هیچ موجودی چشم خود را مانند انسان به سمت بالا حرکت نمی دهد.

حال خود قضاوت کنید؛ آیا خداوند چنین اثر ظریف و کنجکاوی را خلق کرده و آن را با روحی که بارقه و پرتوی از نور خودش است، جان بخشیده؛ روحی که حرکاتش چنان سریع، گوناگون و خستگی ناپذیر است که پروازهای منطق و خردش تا قله های والا اوج می گیرد. به نظر شما خداوند این شاهکار بی نظیر، برترین و باشکوه ترین خلقت را، که نشانه و چکیدهٔ کل جهان است، فرستاده تا فقط یک صافی برای گوشت و نوشیدنی و اسفنجی برای مکیدن شراب و آبجو باشد؟

آیا می توانید در قبال سوء استفاده از بدنتان و تباهی آن پاسخگو باشید؟ با این افراط کاری بدنتان را به بیماری های بی شمار دچار می کنید و جسمتان زیر بار امراض، رنجور و ضعیف می شود. سرانجام حیات شما مانند فانوسی رو به خاموشی نهاده و شعلهٔ زندگی شما به دلیل روغن زیاد خاموش می شود. جروم زانکیوس می گوید: «مستی،

۱. Jerome Zanchius؛ جِروم زانکیوس (۱۵۱۶-۱۵۹۰)، روحانی پروتستان ایتالیایی که در سالهای پس از مرگ جان کالوین بر توسعهٔ الهیات ریفورم تاثیرگذار بود. آغاز بیماری های بی شماری مانند: آپوپلکسی ا نقرس فلج شدن، مرگ ناگهانی و لرزش دست و پا می شود. الله بدین ترتیب، افراد لعنت قائن را بر خود می آورند. اَمبروس می گوید: «در مقایسه با شمشیر، مستی قربانیان بیشتری گرفته است. آه! تصور اینکه در بستر مرگ بفهمید که تمامی این دردها و رنجها ثمرهٔ افراط و زیاده روی شما بوده خیلی هولناک است! «وای از آنِ کیست و ولولِه از آنِ که ؟ نزاع از آن کیست و ناله از آنِ کیه ؟ زخمهای بی سبب از آنِ کیست و خشمان سرخ از آنِ کیه ؟ آنان راست که تا دیروقت چشمان سرخ از آنِ که ؟ آنان راست که تا دیروقت دل از شراب برنمی کنند، و در پی چشیدن شرابهای برآمیخته می روند. اس (امثال سلیمان ۲۹:۲۳–۳۰).

طبق آنچه آیات برشمرده اند و این سبک زندگی نشان می دهد، برشمردن بلایایی که مستی بر سر انسان آوار می کند، دشوار است. همان طور که حشرات موذی وارد انبارهای پر از غلات فراوان می شوند، بیماری ها نیز در بدن مِیخواران همیشگی، که انباشته از مواد هضم نشده است، به فراوانی یافت می شوند. فکر می کنم حتی اگر دلتان به حال روح بینوایتان هم نسوزد و نسبت به جلال خدا هم بی اعتنا باشید، باز هم چنین استدلال منطقی و معقولی دربارهٔ جسمتان باید شما را به خود آورد و تکان دهد.

۱. در گذشته به هر نوع خونریزی اعضای داخلی بدن میگفتند.

#### استدلال شماره ۴

مستى دارايى هايتان را تباه مى كند و همهٔ داشته هايتان را به باد مى دهد و فقر را روزبه روز افزون تر مى سازد. فرد مِيخواره، ژنده پوش و محتاج لقمه نانى مى شود.

سلیمان نبی در امثال ۱۷:۲۱ عاقبت کار شما را این طور می خواند: «دوستدار شراب و روغن دولتمند نخواهد گردید.» عیاشی و نداری به ندرت از هم گسستنی هستند. وقتی خبر فروش خانهٔ یک میخواره به گوش دیوژن حکیم رسید، گفت: «می دانستم دیری نمی پاید که خانهاش هم استفراغ می کند.» واژهٔ عبری ۲۳۳۳ (رَخَدَشُ) و واژهٔ یونانی ασωπα (اسوپا) به معنای «بی بندوباری و عیاشی» است. واژهٔ عبری، ترکیبی از دو کلمه به معنای «فقیر خواهی بود» است و واژهٔ یونانی، میباشد. «میگساران و شکمبارگان به فقر گرفتار خواهند می باشد. «میگساران و شکمبارگان به فقر گرفتار خواهند می ارث و مالکیت خود را از دست می دهد. مستی نه تنها عقل انسان را، که میراثی گرانبها و عظیم و هدیهای از سوی عقل انسان را، که میراثی گرانبها و عظیم و هدیهای از سوی خداوند است، از او سلب می کند، بلکه اموال او را هم تباه خیرساری. مستی، تمام آن چیزی را به باد می دهد که یا از خیرستی، تمام آن چیزی را به باد می دهد که یا از

Diyojen.۱؛ فیلسوف و حکیم یونانی و از بنیانگذاران مکتب کلبیون که با لقب «فیلسوف گدا» هم شناخته می شود.

طریق دوراندیشی و تلاش نیاکان شما به دست آمده و یا با برکت خداوند بر کوشش خودتان به دست آوردهاید.

فکر کردن به این موضوع (از دست دادن دارایی) درست مانند نیش مار، چقدر عذاب آور خواهد بود. سِنِکای جوان روایت میکند که آپیکوس رومی وقتی می شنود نصیب او از میراث پدری تنها هفتصد تاج است، در اندوهی بس عظیم میراث پدری تنها هفتصد تاج است، در اندوهی بس عظیم فرو می رود و از ترس نداری خود را حلق آویز میکند. از دست دادن دارایی، خانواده را هم تحت تاثیر قرار می دهد و غم و مصیبت بر خانواده تحمیل میکند؛ در واقع آن فرد، اشک و خون همسر و فرزندانش را سر میکشد. وقتی روز داوری از راه برسد، به خدا حساب پس خواهند داد! باور کنید هر قرانی که از اموال شما کم شود، خداوند از شما بازخواست خواهد کرد که آن را چگونه به کار برده اید. اگر این پول را به جای رفع نیاز خانوادهٔ خود یا افراد نیازمند (که به آن فرا خوانده شده اید) صرف عیاشی و شهوترانی خود کرده باشید؛ هزار برابر بیشتر تاوان پس خواهید داد. خرجی اسفناک که تاوانی وحشتناک

Lucius Annaeus Seneca.۱؛ فیلسوف رواقی، سیاست مدار، نمایشنامه نویس و مشاور پرنفوذ نرون در سدهٔ اول پیش از میلاد.

Apicus . ۲؛ Apicus؛ او به خاطر عشق به عياشي و تجمل گرايي در ميان همعصران خود زبانزد بود.

# استدلال شمارهٔ ۵

به شخصیتهای فرومایه و مفتضحی که روح خدا بر میگساران تحمیل میکند، دقت کنید.

كتاب مقدس از آنان به عنوان افراد بدنام و شنيع ياد مى كند. وقتى عيلى گمان كرد كه حنّا مست است، حنّا به او گفت: «کنیزت را زنی فرومایه میندار» (اول سموئیل ۱۶:۱). در واقع از نقطه نظر كتاب مقدس، دختر يا يسر بليعال جزء شرورترین افراد هستند. بنابراین مزمور ۱۲:۶۹ می گوید: «موضوع گفتگوی دروازهنشینانم و ترانهٔ میگساران گشتهام.» به عبارتی این مردان از پستترین و فرومایه ترین افراد هستند که آشکارا به عنوان مخالفان معرفي مي شوند؛ كساني كه با دروازه نشينان که اشخاصی شریف هستند، مخالفت میکنند. خداوند در اول قرنتيان ١١:٥ از قوم خود مي خواهد كه با جامعهٔ فتنهانگيز معاشرت نکنند و با آنها همسفره نشوند. کتاب مقدس به چنین کسانی برچسب خداناباوری می زند. آنها قوهٔ تشخیص و انتظار برای روز داوری را از دست دادهاند، نه به جهان دیگر مى انديشند، نه منتظر آمدن خداوند هستند (متى ٢٤:٢٧). این افراد با خود می گویند خداوند در آمدنش تاخیر کرده است و به دام میگساری با مستان می افتند. یا فکر آمدن آن روز، آنها را وادار به شکستن جامهایشان میکند، یا جامهایشان فکر آمدن چنین روزی را در خود غرق می کنند.

١. دختر بليعال.

آیا حقارت، خواری و ننگی که روح خدا با این گناه عجین کرده است، منجر به بیزاری از این گناه نمی شود؟ آیا همهٔ خداترسان و افراد اخلاق مدار از فرد میگسار بیزار نیستند؟ به نظر شرمی که از پی این گناه می آید، باید به عنوان حفاظی شما را از این گناه دور نگه دارد.

# استدلال شمارهٔ ۶

در کمال تاسف باید این موضوع را در نظر بگیرید که روح القدس، در روحی که لگامش در دست این شهوت است جایی ندارد. زیرا با اولین مکاشفه از فیض خدا، روح انسان سلطنت نفس را انکار می کند.

«زیرا فیض خدا به ظهور رسیده است، فیضی که همگان را نجات بخش است و به ما می آموزد که بی دینی و امیال دنیوی را ترک گفته، با خویشتنداری و پارسایی و دینداری در این عصر زیست کنیم» (تیتوس ۱۱:۲–۱۲). این آیات بیانگر اولین تاثیرات مکاشفهٔ فیض خدا هستند. در واقع مستی در میان بی دینانی که در ظلمت جهل گم شدهاند، دیده می شود اما باشد که هرگز در میان فرزندان روز، نامی از این گناه نباشد. «آنان که مست می کنند، شبهنگام مست می کنند، شبهنگام مست می کنند، شبهنگام مست می کنند، شبهنگام مست می کنند اما ما چون به روز تعلق داریم، باید هوشیار باشیم» (اول تسالونیکیان ۲۰۵۵). رسولان اغلب به این نکته اشاره می کردند که شراب و روح القدس تناسب و سازشی با هم

ندارند، «مست شراب مشوید، که شما را به هرزگی می کشاند؛ بلکه از روح پر شوید» (افسسیان ۱۸:۵). بنابراین در یهودا ۱۹ می خوانیم «همینها... نفسانی و عاری از روحند.»

چه سنجش خوفناکی است «اگر کسی روح مسیح را نداشته باشد، از آنِ او نیست» (رومیان ۹:۸). افراد نفسانی روح مسیح را ندارند و از آن او نیستند. درست است که نوح، مرد خدا، یک بار مرتکب این گناه شد، اما این خطا همان طور که تئودورِت به درستی می گوید: «از عدم تجربه ناشی شد، نه از عدم اعتدال»؛ از عدم تجربهٔ نیرو و قدرتِ موجود در انگور ناشی شده است، نه از افراط. به علاوه، هرگز نمی بینیم که نوح دوباره مرتکب مستی شود. اما شما این گناه را می شناسید و همچنان ادامه می دهید! ای موجود بیچاره! روح مسیح نمی تواند در شما ساکن شود. خداوند شما را مدد می کند تا نمی تواند در شما ساکن شود. خداوند شما را مدد می کند تا

# استدلال شمارهٔ ۷

این گناه با مصیبت ها و خطرات مخوفی همراه است که مانند ابرهای متراکم سیاه آماده اند تا بر سر چنین گناهکارانی آتش جزا ببارانند.

همان طور که مقدسین را وعده ها احاطه کرده است، خطرات نیز گرداگرد شما اردو زدهاند؛ «وای بر آنان که سحرگاهان برمی خیزند تا در پی مُسکِرات روند، و شب تا

دیرگاه بیدار می مانند تا شراب ایشان را گرم کند» (اشعیا ۱۱۵). سپس (اشعیا ۱۲۰۸) «وای بر تاج فخر میگسارانِ افرایِم، و بر گُلِ پژمردنیِ زیباییِ پرجلالش، که بر سر وادی حاصلخیزِ مغلوبانِ شراب است! هان خداوند کسی نیرومند و توانا دارد، که چون توفانِ تگرگ و تندبادِ ویرانگر، و همچون رگبارِ باران شدید و سیل آسا، آن را به دست خود بر زمین خواهد افکند.» آیات بسیار دیگری نیز هستند که در این کتاب کوچک نمی گنجند. تصور کنید، چقدر می تواند ترسناک باشد که زیر این بلایایی که از جانب خدا نازل شدهاند، قرار بگیرید. ای گناهکار! عاجزانه از تو می خواهم شدهاند، قرار بگیرید. ای گناهکار! عاجزانه از تو می خواهم داشت. مطمئن باشید که هیچ یک از این بلایا بر زمین نخواهند افتاد، بلکه همگی بر سر شما آوار خواهند شد مگر اینکه توبه کنید.

بلایایی هستند که انسان بر سر خود می آورد و بلایایی هم هستند که خدا نازل می کند؛ آنچه از جانب خدا نازل می شود، بلایای حقیقی هستند و روزگار کسانی که بر آنها نازل می شوند را سیاه می کنند. به قول کسی، بلایای دیگر فقط پوست را لمس می کنند، اما این بلایا روح را می خراشند. سایر بلایا موقتی هستند، اما اینها بلایای ابدی اند. مصائب دیگر، بین ما و آرامش ظاهری ما دیوار می کشند، اما اینها تا ابد بین ما و خدا قرار می گیرند.

# استدلال شمارهٔ ۸

مستی از گناهان بزرگی است که سایر گناهان را با خودش همراه میکند. مانند سیلی ناغافل است که انبوهی گل و لای با خود به همراه می آورد.

بنابراین، همان طور که ایمان در میان سایر موهبتهای الهی بر دیگر فیضها، برتری دارد؛ چراکه آنها را زنده کرده، برمیانگیزاند و قوت می بخشد، در میان سایر گناهان نیز مستی چنین است. آمِسیوس به درستی میگوید: «مستی گناهی خاص نسبت به یک فرمان الهی خاص نیست، بلکه نقض کل شریعت است.» مستی نه تنها از مصونیت صرف نظر می کند، بلکه شهوات دیگر را احیاء کرده، برمی انگیزد و روح را در معرض زنا با آنها قرار می دهد.

۱. بله، مستی بستر گناهان دیگری را مهیا میکند. علت بسیاری از مشاجرات و نزاعهای وخیم و مصیبتبار، همین گناه است. «وای از آنِ کیست و وِلوِلِه از آنِ که؟ نزاع از آن کیست و ناله از آنِ که؟ زخمهای بی سبب از آنِ کیست و چشمان سرخ از آنِ که؟ (امثال سلیمان ۲۹:۲۳). نزاعها و زخم ها تاثیرات معمول مجالس مستی هستند؛ وقتی عقل زایل شود و شهوت برانگیخته شود، انسان از چه تلاشهایی فروگذار خواهد کرد؟

 ۲. تمسخر و مذمتِ طریق های قوم خدا، «داوود ترانهٔ میگساران بود» (ر.ک مزمور ۱۲:۶۹).

۳. مستی آتش افروز بزرگ شهوت است؛ عیاشی و مستی را کنار هرزگی و نزاع پیدا می کنید (رومیان ۱۳:۱۳). جِروم می گوید: «هرگز گمان نکردم که فرد میگسار می تواند پرهیزکار باشد.» سلیمان نبی موضوع را به روشنی بیان می کند: «چشمانت چیزهای شگفت خواهد دید و دلت از چیزهای منحرف سخن خواهد گفت» (امثال سلیمان ۳۳:۲۳). در آیات بعدی می بینیم که سلیمان از میگساران حرف می زند. ممکن است به این دلیل که لشکری از آن پیروی می کند، مامیده شود (یعنی مستی، فرد را به دنبال خود می کشاند و همیشه عده ای به دنبال آن هستند). به همین خاطر مستی و همیشه عده ای به دنبال آن هستند). به همین خاطر مستی را به درستی افساری در دست شیطان نامیده اند (پیدایش و همیشاند. کسی که مغلوب این گناه کار را به هر سو که بخواهد می کشاند. کسی که مغلوب این گناه می شود، قادر نیست بر گناهان دیگر چیره شود.

اما اگر هیچ یک از مواردی که تاکنون گفته شد، شما را قانع نکرده است؛ امیدوارم دو مورد پیش رو فائق بیاید، مگر

۱. Jerome؛ الهیدان، مورخ، فیلسوف، مترجم و از مهم ترین شخصیتهای مسیحی در قرون اولیه که به «جِروم قدیس» معروف است. او بیشتر به خاطر ترجمهٔ کتاب مقدس از عبری به لاتین («وُلگِیت» امروزی) شناخته می شود. 2. Nunquam ego ebrium castum putabo

اینکه تمام حساسیت و منطق شما از دست رفته باشد. پس با استدلال نهم ادامه میدهیم.

# استدلال شمارهٔ ۹

در کتاب مقدس می بینیم که مستان برای هاویه مُهر شدهاند و مشخصهٔ موت بر آنهاست.

شما آنها را در کنار دیگر فرزندان مرگ خواهید یافت: «آیا نمی دانید که ظالمان وارث پادشاهی خدا نخواهند شد؟ فریب نخورید! بی عفتان، بت پرستان، زناکاران، لواطگران ـ چه فاعل و چه مفعول، دزدان، طمعورزان، میگساران، ناسزاگویان و شیّادان وارث پادشاهی خدا نخواهند شد.» (اول قرنتیان ع:۵-۹-۱)

صاعقهٔ خوفناکی است اما او خواب نیست، بلکه مرده است که از چنین رعدی به خود نمی لرزد. خداوندا گناهکاران چگونه یارای روبه رو شدن با چنین آیاتی را دارند؟ ای روح! آیا به خاطر نوشیدن یک جام اضافی، خود را در معرض ریسک نوشیدن یک جام از خشم و غضب ناب خدا قرار می دهی؟ وقتی شراب در جام می درخشد و رنگین می شود به این فکر کنید که چه جام لرزانی برای شما در دستان خدا قرار دارد. اکنون باور نمی کنید، اما روزی می رسد که بهای این دارد. اکنون باور نمی کنید، اما روزی می رسد که بهای این لذت های پست و حیوانی را درک خواهید کرد. آن آتش مانند افعی نیش خواهد زد! این خوشی کوتاه حیوانی به قیمت

بهشت و نهرهای لذتی که در دست راست خداست برای شما تمام خواهد شد.

## اعتراض

امیدوارم که توبه کنم، در آن صورت این متن نمی تواند مانع از نجات من شود.

## پاسخ

درست است. اگر خداوند شما را به توبه وا دارد؛ در آن صورت این متن مانعی در نجات شما ایجاد نمی کند. اما در مرحلهٔ آخر، برای اینکه شما را کاملاهوشیار کنم و وجدان آرام و مطمئنتان را ـ که با امور نفسانی آشوب زده و تباه شده است ـ به لرزه درآورم، استدلال دَهُم را نیز عنوان می کنم.

# استدلال شمارهٔ ۱۰

مستی، گناهی است که به موجب قدرت آن، یا هیچ کس و یا عدهٔ اندکی، جان سالم به در برده و احیاء می شوند.

به همین خاطر آگوستین آن را چاه هاویه می نامد. کسی که به این گناه اعتیاد پیداکند به سختی بهبود می یابد. میگساری را نمی شناسم که بهبود یافته باشد. قدرت و نیروی به سلطه درآوردن روح، توسط مستی در دو چیز نهفته است: ۱. تبدیل به عادت می شود و ترک عادت موجب مرض

است.

یک نمونه از آن را در امثال سلیمان ۳۵:۲۳ می بینید: «مرا زدند و احساس نکردم! مرا کوفتند و نفهمیدم! پس کی بیدار خواهم شد تا جرعهای دیگر بنوشم؟»

 همان طور که در هوشع ۱۱:۴ آمده، مستی عقبل از سر می رباید؛ یعنی درک و منطق و هوش انسان را تحت تاثیر قرار داده و توانایی احیاء به واسطهٔ مشورت را از او می دزدد.

برهمین اساس است که اَبیجایِل با نابال سخن نمیگوید تا اینکه اثر مستی از سر نابال می پرد (اول سموئیل ۳۶:۲۵–۳۷). قطعا تا اثر شراب از بین نرود، به هیچ مشورتی نمی توان ورود کرد. وقتی از کلئوستراتوس پرسیدند که آیا از مستی خود خجالت نمی کشی؟ او با قاطعیت پاسخ داد: «آیا از نصیحت کردن یک مست خجالت نمی کشی؟» این گفته بر این موضوع صحه می گذارد که هیچ آدم عاقلی به کسی که در شرایط مستی است، پند و اندرز نمی دهد. نه تنها آنها را نسبت به مشورت به موقع آگاه نمی کند، بلکه آنها را کور و مبتلامی کند؛ که این یک ضربهٔ سنگین از جانب خدا برای مبتلامی کند.

پس به طور کلی می توانید درک کنید که گناه مستی چه گرداب خطرناکی است. خواهش می کنم به خاطر خدا و تمام ارزشی که برای روح و جسم و دارایی تان قائل هستید از مستی برحذر باشید. به این ده استدلالی که در این کتاب برای شما فهرست کردم، بیندیشید. من باید به چند عذر و بهانهٔ شما پاسخ می دادم. به مختصر بودنش اهمیت نمی دهم و این اولین اخطار را با شعر درخور و خلاقانهٔ آقای جورج هِربِرت از کتاب ایشان با نام «معبد» خاتمه می دهم:

سومین جام را که مهارش نمیکنی، منوش، چون درونت جای گیرد، فرمانت نبرد دگر.

پیش از آن، بر آن چیره شو، هر طور که میخواهی؛ و آن شرمساری که بر تو تحمیل میکند، بر زمین بریز. منصفانه ترین کار ریختن آن بر زمین است،

که اگر نگهش دارم، مرا بر زمین خواهد زد.

کسی که مست است، ممکن است مادرش را بکشد، با خواهرش همبستر شود، مهار خود را از دست داده است؛ توسط خودش طرد شده، هر نوع بدی همراه با آن شراب، به رگهایش سرازیر شود.

مِیخواره، انسانیت خود را از دست میدهد و کنار میگذارد؛ تمام حقوق دنیوی را، جز آنچه از حیوانیت به دست آورده است.

آیا من، برای خوشحال کردن ذهن شراب آلود دیگری، باید همه چیز خودم را از دست بدهم؟ خدا به من اندازهای

### ۴۸ | افراط در نوشیدن

داده، کمتر از کوزه و بدنش، آیا باید در آنچه او لذتی مییابد، دردی بیابم؟

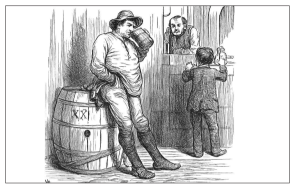
> در سومین جام توقف کن، اگر کنترلت را از دست دهی، آن وقت تو باحیایی، اما شراب گستاخ می شود.

اگر عقل، خوشگذرانان را تکان ندهد، اتاق را ترک کنند، (همه در یک کشتیِ غرق شده، راههای مختلف خود را تغییر میدهند).

اجازه نده ویرانی مشترک، تو را دفن کند: در خوش رفتاری حیوان نباش، اما بمان، در سومین جام توقف کن، یا از این مکان چشم پوشی کن؛ شراب، بیش از هر چیزی، مُهر خدا را از چهره میزداید.

متن کوتاهی که در باب شر مستی در ادامه آمده، از کتاب John Ploughman's Pictures; or, More of His Plain Talk نوشتهٔ چارلز اِسپرجن ٔ گرفته شده است.

 . Charles Spurgeon؛ واعظ، شبان، نویسنده و مبشر بریتانیایی که مردم او رابالقب «شاهزادهٔ واعظین» نیز می شناختند.



او چاهی زیر بینی خود دارد که همهٔ پولش را در آن میریزد.

این تصویر مردی است که همیشه تشنه است؛ تشنه است، چون زیاد از حد گلویش را تر می کند. مرد شُل و وارفته ای که دلش می خواهد محکم بایستد. او پیش از بینی، در جام فرو رفته و پولی که به حفرهٔ زیر بینی اش سرازیر شده، بالانمی آید. با اینکه آهنگر نیست، اما شعله ای در گلویش دارد که همهٔ بشکه های صاحب میخانه هم نمی توانند آن را خاموش کنند. اگر یک خمرهٔ آبجو مساوی یک یارد زمین باشد، این مرد باید بیشتر از هکتارهایی که طی روزهای زیاد شخم زده شده را بلعیده باشد و آن قدر به بلعیدن ادامه می دهد تا بر زمین افتاده، در گل غوطه ور شود. همه چیز به پایین خیابان زمین لندن می رود. او مثل پاشَلک با مکیدن، زندگی

snipe.۱؛ پرنـدهای بـا منقـاری دراز و باریـک که بـا آن در زمینهای مرطوب و گِلی، بیمُهرگان راشکار میکند.

می کند. اگر از حال و احوالش بپرسید، می گوید اگر بتواند لبی تر کند، حالش کاملا خوب می شود. دارایی او یک بطری، بانکش دخل میخانه، و تابوتش بشکهٔ شراب است. قلع، فلز گرانبهای اوست و مشروبش ترکیب جین و آبجو است. شبنم جوانی او از بِن نویس می آید و آرامی روحش، جین گرم است. او یک بشکهٔ شراب در حال راه رفتن است، یک لولهٔ فاضلاب زنده، یک تغار میگساری متحرک است. آنها می گویند: «هم از ترک آن نفرت دارم.» این شخص نه برای شروع، نه برای خاتمه نیازی به ترغیب ندارد. در اینکه او می تواند دو پنی قرض بگیرد، بحثی نیست. این مرد این طور زیر آواز می زند:

کسی که یک زمین می خرد، صاحب سنگ و کلوخ های آن هم می شود؛ کسی که گوشت می خرد، صاحب استخوان های آن هم می شود؛ کسی که تخم مرغ می خرد، صاحب پوستهٔ آن هم می شود؛ کسی که شراب می خرد، صاحب هیچ چیز دیگری نمی شود؛

او هرگز به خاطر تمام نکردن شرابش به دار آویخته نمی شود.

۱. آبجوي ادويه دار.

نوشیدنی الکلی به دست آمده از جو سیاه که قدرت مست کنندگی بسیاری دارد.

Ben Nevis.۳؛ بلندترین کوه زایر بریتانیا که در اسکاتلند واقع شده و به خاطر رطوبت زیادش معروف است.

وقت و بی وقت می نوشد. در تابستان به خاطر گرما و در زمستان به خاطر سرما می نوشد. هیچ وقت برای یک جرعهٔ آبجو دیر نیست و او نیمه شب از خواب ناز بیدار می شود تا قدری بیشتر بنوشد و تلوتلوخوران به تختخواب می رود. او شنیده است که خیس شدن پاها باعث سرماخوردگی می شود و اگر یک لیوان ویسکی در چکمه هایش بریزد، مانع آن می شود. حال این طور استنباط می کند که بهترین راه برای رساندن یک لیوان مشروب به هر چکمه، ریختن دو دوز است تا مابقی آن به ساق پایش سرازیر شود. او هرگز برای نوشیدن یک جرعهٔ دیگر بهانه کم نمی آورد و یا اگر احیانا خودش نتواند بهانه تراشی کند، یک دائم الخمر دیگر به او کمک می کند.

برخی به سلامتی ورود دوستان می نوشند و برخی به سلامتی رفتنشان؛ برخی به خاطر لاغری می نوشند و برخی به خاطر فربهی؛ برخی به خاطر مرطوب بودن می نوشند و برخی به خاطر خشکی؛ برخی یک گیلاس دیگر می نوشند تا چشم دیگری را تر کنند؛

ایشان از آب کراهت دارند؛ چه برای خوردن و چه برای شست وشو. او بیش از همه از خوردن آب به تنهایی هراس دارد، مگر اینکه با مشروب مخلوط شود و در آن صورت نیز هرچه کمتر باشد بهتر است. او میگوید پمپ آب او را خواهد کشت، اما هرگز به آن فرصت نمی دهد. مشروبش را جرعه جرعه و با ولع می نوشد و لبهایش را می لیسد، اما

هرگز از بدی آب چاه نمیمیرد. نوشیدن آب خنک نه کسی را بیمار میکند، نه مردی را مقروض و نه همسری را بیوه می کند. اما این آبجوی عالی، همهٔ این کارها را برای شخص انجام مى دهد. او راتا وقتى زنده است فرومايه تر از حيوان می کند و زودتر از موعد به سوی گور می فرستد. پیرمردی اسکاتلندی گفته است: «مرگ و ترک کردن شراب خواری، همسایگان یکدیگر هستند»، و درست هم گفته است. میگویند مستی، عدهای را احمق و عدهای را حیوان و عدهای را هم تبدیل به شیطان می کند، اما به عقیدهٔ من، شراب على رغم هر كار ديگري كه انجام مي دهد، همه آنها را احمق مى كند. بااين حال وقتى مردى تا خرخره مست است، به قضاوت نشسته مردم هوشیار را به سخره می گیرد. برخی از همسایگانم به این دلیل که طرفدار منع مصرف مشروبات الكلى هستم، من را مسخره ميكنند و احتمالا من هم به مستى آنها حسابي بخندم؛ اما حقيقت اين است كه بیشتر دلم می خواهد برای نادانی و حماقتشان اشک بریزم. ای کاش آنها را هوشیار کنیم، شاید بشود از آنها انسانی بسازیم. شما کار چندانی نمی توانید در حق این افراد انجام بدهید، مگر اینکه آنها را در گارد کُلداِستریم شبت نام کنید.

The Coldstream Guards.۱؛ قدیمی ترین هنگ در ارتش بریتانیا که به طور منظم و دائمی در حال خدمت است و در اکثر جنگها و درگیری های مهم و اصلی برای حفظ سلطنت بریتانیا در کنار ارتش جنگیده است.

اگر کسی بخواهد کار خوبی را انجام دهد، باید از دهانش شروع کند.

تا زمانی که نوشیدنی، وجدان و منطق شما را زایل می کند؛ احتمال دارد با گرازها نیز هم صحبت شوید. این افراد فرومایه، منصفانه قول می دهند و به سلامتی می نوشند و کتهای خود را گرو می گذارند تا آبجوی بیشتری بگیرند. ما به مردی که از شدت مستی تلوتلو می خورد، می خندیم چون موجود مسخرهای است اما وقتی می بینیم چطور جسم و روحش تباه می شود، دیگر خنده دار نیست. چقدر این حقیقت که میگساران، وارث حیات ابدی نخواهند شد؛ مهم و صریح است.

برای مردی که کاملامست است، گفتن یا انجام دادن هیچ کاری بد نیست. حیف است که هر فرد محترمی به چنین گنداب دون مایه ای نزدیک شود. اگر این شخص، مرتکب بدترین جنایتها نمی شود از کوتاهی و قصور خودش نیست، بلکه او خود را برای هر آنچه شیطان بخواهد در ذهنش بکارد، آماده کرده است. کمترین آسیب را زمانی میزند که سرش شروع به سنگین شدن می کند و تلوتلو می خورد؛ در این زمان تبدیل به مرد نابینایی که چشمهای سالم؛ و معلولی که پاهای سلامتی دارد، می شود. از ماه گرفته تا در میخانه را دوتایی می بیند و سعی می کند از هر دو در

وارد شود. بر زمین می افتد و باید دراز به دراز همان جا بخواید مگر اینکه کسی او را با گاری به خانه یا ایستگاه بلیس بیرد. سلیمان نبی می گوید شکمبارگان و میگساران به فقر گرفتار خواهند آمد و عاقبت عیاشی، تهیدستی زودهنگام است. اهرچه بیشتر میگذرد، بیشتر دچار انحطاط می شود و با قرمز شدن بینی و متورم شدن بدنش به موجودی بی خاصیت تر و بی رحم تر تبدیل می شود. فاتحهٔ کسب وکارش خوانده است و اعتبارش را از دست داده، اما هنوز مي تواند راهي براي به دست آوردن آبجو ببدا كند. دوستی قدیمی را به یک آیجو مهمان می کند و بعد متوجه مى شود كه كيف يولش را جا گذاشته است و صد البته كه دوست قديمي بايد هزينهٔ آبجو را ببردازد. او تا آنجابي قرض می گیرد که دیگر کسی حتی یک پول سیاه هم به او قرض نمے ،دھد؛ مگر اینکه برای خلاص شدن از قرض دادن تنها ىك سكه باشد. هرچند همهٔ كساني كه او را مي شناسند، از او شرمسارند اما مدتهاست که شرم او ریخته است. کلمات مثل آب، از دهانش جاری می شوند و وقتی مست آبجو است، خیلی مهربان است و قسم می خورد که شما را خیلی دوست دارد و دلش می خواهد به سلامتی شما بنوشد و دوباره عاشق شما شود. این بیچارهٔ دائم الخمر، هر کسی را که مورد لطف و دعای خود قرار دهد، بدبخت می کند. همسر

۱. امثال ۲۳:۲۳ -۲۱.

و خانوادهٔ نگون بخت او از این دعاهای خیرخواهانهاش به اندازهٔ کافی شنیدهاند و با هر صدای او بر خود می لرزند.

حال اگر بخواهیم برای بسته شدن یک میخانه اقداماتی انجام بدهیم یا ساعات سرویسدهی آن را کم کنیم، هر وصلهٔ ناجوری را به ما می چسبانند و نتیجه این می شود که:

«می خواهید آبجو را از یک مرد بیچاره بگیرید؟» واقعیت این است که آنها دارند با آبجو مرد بیچاره را غارت می کنند. سبوی شراب، میز و کابینت غذا را چپاول می کند، زن را گرسنه نگه می دارد و فرزندان را عریان می کند. شراب، یک دزد خانه خراب کن و دل خون کن بزرگ است. بهترین کار این است که آن سبو را هزار تکه کنید یا آن را به صورت وارونه در قفسه نگه دارید.

در روزنامه ای که دیروز به من قرض داده شد، چند بیت از جان بارلی کورن خواندم و چون تصورات من را تحریک می کرد، آنها را در ادامه نوشتم:

چه!؟ آبجو را از مرد بيچاره بگيريد؛

به جای آن، غذای خوب به او بدهید!؟

قلب شما خيلي سخت است، آقا، مي ترسم؛

يا حداقل در سر عقل نداريد.

چه!؟ ليوان او را از مرد بيچاره بگيريد؛

و به او خانهای برای خودش بدهید؟

#### ۵۶ افراط در نوشیدن

با آشپزخانه و اتاق نشیمنی دنج! این برای اینکه اشک یک سنگ را دربیاورد، کافی است. چه!؟ مرد بیچاره را از لیوانش محروم کنید؛ و به او خواندن و نوشتن یاد بدهید! نجاتش دهید که احمق نباشد! این چیزی جز بدجنسی و کینه توزی نیست.

احساس عجیبی در انسان می آفریند و من از شما ممنونم که آن را تلطیف می کنید.

بعد از اینکه به شما یک ترانه دادم، حال یک برگهٔ تبلیغاتی به شما می دهم؛ اگر صاحبخانه دنبال آگهی تبلیغاتی باشد، می تواند آن را پشت پنجرهٔ Rose and Crown بچسباند. سال ها پیش نوشته شده، اما هنوز به خوبی یک آگهی جدید است. هر فروشندهٔ آبجو که فکر می کند این آگهی کسب وکارش را روبه راه می کند، می تواند آن را چاپ کند.

مستان این را بخوانند مستی عقل را مرخص میکند جسم را به بیماری دچار میکند قوت را به ضعف بدل میکند خون را به جوش می آورد دلیل زخم های داخلی، خارجی، همیشگی و لاعلاج است افسونگر منطق، ابلیسی که به جان روح افتاده، دزد دارایی، هادی رسیدن به گدایی، هرزگی، شرارت مستی، دلیل مصیبت همسر و اندوه فرزندان است، باعث می شود یک مرد مثل حیوان در گِل بغلتد، مثل یک احمق رفتار کند، فرد مست، قاتل خودش است که برای سلامتی دیگران می نوشد، و خودش را از خودش می دزدد.



# درآمدی بر جان فلاول، نوشتهٔ مارتین لوید جونز

جان فلاول ۱۶۲۸–۱۶۹۱ پسر یک خادم پیوریتن بود که به دلیل عدم سازش در زندان درگذشت. او تحصیل کردهٔ دانشگاه آکسفورد بود و تقریبا تمامی دوران خدمت خود را در دارتموت دوان فعالیت کرد. فلاول علی رغم تمام خصایص سنتی خود، مانند باور به اینکه موعظه باید آتشین، کاوشگر و تفسیری باشد، از توانایی والایی در ادغام آموزش و جذب قلبها برخوردار بود. احتمالا پیوریتنهایی هستند که از او بیشتر می دانند یا متبحرترند، اما در سودمندی همه جانبه، هیچ کس به گرد پای فلاول نمی رسد. چاپ مجدد آثار فلاول یکی پس از دیگری گواه بر محبوبیت او هستند؛ مجموعه آثار و پنج بار در قرن هجدهم و حداقل سه بار در قرن نوزدهم

منتشر شد. او از نویسندگان محبوب جاناتان اِدواردز و جورج وایت فیلد، فلاوِل را همردیف جان بانیان و متیو هنری قرار می داد. در قرن بعدی، فلاوِل قلب برهبران انجیلی اسکاتلندی مثل اَندرو بونار و ام \_ چِین را فتح کرد. اما فلاوِل بیشترین محبوبیت خود را در خانه های مسیحی کسب کرد و بر نسل های در حال رشد و بلوغ تاثیر گذاشت. آرچیبالد الکساندر ، اولین استاد دانشکدهٔ الهیات پرینستون، در نوجوانی آثار فلاوِل را مطالعه کرد و در اواخر عمر خود نوشت: «بی تردید بیش از هر نویسنده ای خارج از کتاب مقدس به جان فلاوِل مدیون هستم.»

شش جلد کتاب او به تنهایی کتابخانه ای از برترین الهیات پیوریتن هستند و گنجینه ای مادام العمر برای صاحبان خود خواهند بود. فلاوِل از معدود نویسندگان انجیلی است که می تواند با صراحت و بی شیله پیلگی خود به آنان که در ابتدای زندگی مسیحی هستند، یاری برساند و در عین حال همراهی محکم برای کسانی باشد که به پایان زندگی مسیحی خود نزدیک می شوند. با مطالعهٔ مجموعهٔ آثار او برای سال ها از وی به عنوان صمیمی ترین و با تجربه ترین نویسندهٔ پیوریتن یاد کردم. آثار او همچنان خواندنی هستند.

<sup>1.</sup> Jonathan Edwards

<sup>3.</sup> John Bunyn

<sup>5.</sup> Andrew bonar

<sup>7.</sup> Archibald Alexander

<sup>2.</sup> George Whitefield

<sup>4.</sup> Matthew Henry

<sup>6.</sup> M,Cheyne

# يشتنويسيها

آثار فلاوِل عناوین جالبی دارند و مملو از سخنان شایان توجه، نقل قولهای بجا و تصاویر ساده هستند. شبانی را می شناسیم که دهها سال است مطالعهٔ صبحگاهی موعظات و کتابهای فلاوِل، حسابی باعث برکت او شده است. هر زمان جلد ششم را تمام می کند، دوباره سراغ جلد اول می رود. اگر فقط توانایی خرید چند مجموعه از آثار پیوریتنها را دارید، نوشته های فلاول را حتما در لیست خود جای بدهید.

\_ تُل لج، كاتالوگ كتابهاى ميراث اصلاحات

به نظر من هم خادمین و هم اعضای عادی کلیسا در این متون شاهد ضیافتی از نیکویی ها خواهند بود. وعظهای فلاول طولانی نیستند، اما نمونه های برتری از تفسیر و کاربرد ارائه می دهند. واعظان به طور خاص موضوعات مفید، مجموعهٔ موعظات و سایر کمکهای ارزشمندی را پیدا میکنند که از جمله مهم ترین آنها تحلیل فلاول از شرایط روحانی است. تمامی نوشته های او مطابق با کتاب مقدس است. این کتابها به عنوان گنجینهٔ روحانی الهیات پیوریتن با این صحافی و چاپ عالی بهای اندکی دارند. خرید آثار فلاول نه تنها هزینه محسوب نمی شود، بلکه نوعی سرمایه گذاری است، زیرا با خرید آنها سود زیادی برای یک عمر یا حتی بیشتر عاید خریدار می شود.

\_عضو كليساي انگليسي

مڪأشفه

اگر از خواندن این کتاب کوچک لذت بردید، شما را تشویق میکنیم تا مجموعهٔ کامل پیوریتنهای جیبی را نیز که در «نشر مکاشفه» ترجمه و منتشر شده تهیه و مطالعه کنید. لطفا برای کسب اطلاعات بیشتر در مورد این عناوین و سایر عناوین تهیه شده در «نشر مکاشفه»، به وبسایت ما مراجعه کنید:

# www.mokashefeh.com



کتاب «افراط در نوشیدن» اثر جان فلاول کتاب «افراط در نوشیدن» اثر جان فلاول یکی از واعظین و خادمین کلیسای مشایخی انگلستان و نویسندهای برجسته بین پیوریتنها بود. او تحصیل کردهٔ آکسفورد و از واعظینی بود که در «اخراج بزرگ» سال ۱۶۶۲ توسط پارلمان انگلستان از منصب خود خلع شد، اما همچنان در خفا به موعظهٔ انجیل ادامه داد.

فلاول در این کتاب به افراط در نوشیدن و مستی اشاره میکند. موضوعی که خیلیها بر این باورند که پدیده و معضلی مدرن است، اما در حقیقت، معضلی قدیمی محسوب می شود و فلاول در این کتاب بدون تعارف و تخفیف به سراغ گناه مستی، عملی گناه آلود و مخرب می رود.



